
2025-01-18 Predigt  

Gnade sei mit euch und Friede von Gott, der da war, und der da ist, 
und der da kommt. Amen. 

Gott ist da. Hier steht noch der Weihnachtsbaum. In der 
Epiphaniaszeit leben wir noch aus dem Licht von Weihnachten. 
Gott ist in all seiner Fülle unter uns Menschen erschienen. Von 
seiner Fülle haben wir genommen Gnade um Gnade. Gott erfüllt die 
Welt und uns mit seiner Gnade, und mit Leben. Auch in der 
Geschichte von der Hochzeit zu Kana haben wir davon gehört, wie 
Jesus Leben und Freude bringt, in überfließender Fülle. Es ist 
wunderbar, wenn wir es so spüren können, dass Gott da ist, für uns 
da ist. 

Aber der Predigttext für heute aus dem Buch des Propheten Jeremia 
steht in krassem Gegensatz zu diesen Bildern des Überflusses. Er 
berichtet von einer ganz anderen Erfahrung. Das Volk Israel spürt 
nichts von Gottes Nähe. Keine überfließende Fülle. Sondern das 
Land leidet unter einer großen Dürre. Wie soll man mit einer 
solchen Erfahrung der Gottverlassenheit umgehen? Ich lese aus 
dem Buch Jeremia, im 14. Kapitel:  

„Dies ist das Wort, das der Herr zu Jeremia sagte über die große 
Dürre: Juda liegt jämmerlich da, seine Städte verschmachten. Sie 
sinken trauernd zu Boden, und Jerusalems Wehklage steigt empor. 
Die Großen schicken ihre Diener nach Wasser, aber wenn sie zum 
Brunnen kommen, finden sie kein Wasser und bringen ihre Gefäße 
leer zurück. Sie sind traurig und betrübt und verhüllen ihre Häupter. 
Die Erde ist rissig, weil es nicht regnet auf das Land. Darum sind die 
Ackerleute traurig und verhüllen ihre Häupter. Selbst die 
Hirschkühe, die auf dem Felde werfen, verlassen die Jungen, weil 
kein Gras wächst. Die Wildesel stehen auf den kahlen Höhen und 



schnappen nach Luft wie die Schakale; ihre Augen erlöschen, weil 
nichts Grünes wächst. 

Ach, Herr, wenn unsre Sünden uns verklagen, so hilf doch um 
deines Namens willen! Denn unser Ungehorsam ist groß, womit wir 
wider dich gesündigt haben. Du bist der Trost Israels und sein 
Nothelfer. Warum stellst du dich, als wärst du ein Fremdling im 
Lande und ein Wanderer, der nur über Nacht bleibt? Warum bist du 
wie einer, der verzagt ist, und wie ein Held, der nicht helfen kann? 
Du bist ja doch unter uns, Herr, und wir heißen nach deinem 
Namen; verlass uns nicht!“ 

Der Herr segne an uns dieses Wort. Amen. 

Liebe Gemeinde, das ist ein schrecklicher Text. Er will gar nicht in 
die ausklingende Weihnachtszeit passen. Bedrückende Bilder von 
einer großen Dürre, die über dem Land Israel liegt: Der Boden ist 
rissig, und die Trockenheit saugt allen das Leben aus, Tieren wie 
Menschen, den Reichen wie den Armen. Alle Brunnen sind versiegt. 
Besonders ergreifend wird auch das Schicksal der wilden Tiere 
beschrieben, die verhungern und verdursten. – Es ist schwer, das zu 
lesen. Und es ist schwer, dabei nicht sofort an die vielen ähnlichen 
Nachrichten zu denken, die sich bei uns in den letzten Jahren 
gehäuft haben. Die Erwärmung der Erde, die Extremwetterlagen 
nehmen zu und damit haben auch uns genau solche Bilder von 
Dürre in den letzten Jahren wieder erreicht, wie sie hier bei Jeramia 
beschrieben werden. Das wurde damals als ein deutliches Zeichen 
verstanden, dass Gott sich von seinem Volk abgewendet hat, ja 
dass er es verlassen hat.  

Deshalb veranstaltete man öffentliche Bittgebete, damit Gott sich 
dem Volk wieder gnädig zeigt und hilft. Ein solches Gebet finden wir 
auch hier. Das Gebet beginnt mit einem Sündenbekenntnis: „Ach, 



Herr, wenn unsre Sünden uns verklagen, so hilf doch um deines 
Namens willen! Denn unser Ungehorsam ist groß, womit wir wider 
dich gesündigt haben.“ Bei schrecklichem Leiden zuerst ein 
Sündenbekenntnis. Für uns ist das ein schwieriger Gedanke: 
Unglücksfälle oder Umweltkatastrophen einfach direkt als Gottes 
Strafe für Sünden zu verstehen, das lehnen wir ab, das ist doch 
keine christliche Theologie. Aber auch hier bei Jeremia ist da kein so 
platter Zusammenhang, dass das Leid einfach Strafe für Schuld ist: 
Das Unglück trifft ja ohne Unterschied alle: Arme, Reiche, sogar die 
Tiere. Die schlimme Dürre ist da, alle leiden darunter. Es ist einfach 
offensichtlich, dass Gott sich nicht gnädig zeigt. Deshalb muss 
man ihn um Hilfe anrufen. 

Das Sündenbekenntnis zu Beginn hat nun dieselbe Funktion wie in 
unserer Liturgie zu Beginn jedes Gottesdienstes, wenn wir 
gemeinsam beten „der allmächtige Gott erbarme sich unser, er 
vergebe uns unsere Sünde und führe uns zum ewigen Leben“. Denn 
ein solches Bekenntnis ist einfach die richtige Weise, sich 
überhaupt Gott zu nähern: Menschen sind Menschen, und Gott ist 
Gott. Da besteht ein radikaler Unterschied und ein Abstand. Dieses 
Verhältnis muss erst einmal anerkannt werden. Und das ist auch 
nicht einfach eine reine Formalität. Erst vor Gott erkennen wir, wer 
wir selbst wirklich sind. Wenn wir uns ihm nähern, ihn aufsuchen 
wollen, dann gehen wir in uns, wie man so schön sagt. Vor Gott 
treten, das bedeutet: sich selbst gegenüber ehrlich sein. Es 
bedeutet: wir erforschen uns selbst nach dem Maßstab unseres 
Gewissens. Das Gewissen ist ein Ort in uns, wo wir Gott finden 
können, allerdings nicht seine Gnade, sondern sein Gesetz, das, 
was wir zu tun schuldig sind.  

Und natürlich sind wir vor Gott schuldig. Das erkennen wir, wenn 
wir ehrlich in uns gehen. So tragen wir Menschen auch zum 



Beispiel, ganz konkret, alle gemeinsam eine Mitschuld an der 
Klimaerwärmung. Durch unsere Lebensweise und die unserer 
Mitmenschen. Unbedacht, sorglos sind wir mit den Ressourcen der 
Erde umgegangen. Wir haben die Schöpfung nicht so behandelt, 
wie wir das hätten tun sollen. Das ist eine Sünde gegen Gott, den 
Schöpfer, die Quelle allen Lebens, und es ist eine Achtlosigkeit 
gegenüber allen anderen und den nachfolgenden Menschen. Wenn 
so ein Sündenbekenntnis tatsächlich ehrlich ist, dann muss und 
wird es auch zu Änderungen des Verhaltens führen.  

Aber das Sündenbekenntnis ist nur die Einleitung des 
Gottesdienstes. Und ebenso ist es nur der Anfang des Gebetes des 
Jeremia. Danach kommt die große, klagende Frage: Warum? 
Warum, Gott? Warum müssen wir leiden, und warum hilfst du 
nicht? Eine alte Frage, die doch immer neu auftaucht. Was kann 
man darauf antworten? 

Warum hat Gott das zugelassen? Warum ist dieser Mensch 
gestorben, warum gibt es Erdbeben und Fluten und Dürre? Warum 
gibt es menschliche Bosheit? Warum lässt Gott das alles zu? Die 
eine Antwort, die man Menschen geben kann, wenn sie fragen, was 
man als Christ dazu sagen kann, ist: die Klage. Wir haben keine 
Antwort auf diese Frage, aber wir können Gott selbst unser Leid 
klagen, können uns an ihn selbst wenden.  

Zunächst einmal ist eine solche Klage also ein Gebet. Sie wendet 
sich an Gott, der doch abwesend zu sein scheint. Gott ist nicht da? 
Indem ich ihn anrufe, und sei es auch ohne schön formulierte 
Worte, gehe ich einfach davon aus, dass da ein Du ist, einer, der 
mich hört. Auch wenn ich ihn nicht hören oder spüren kann. Die 
Klage setzt Gott voraus. 



Und wie sieht diese Klage dann aus? Jeremia macht Gott 
Vorhaltungen. Gott wird in der Klage vorgehalten, wer er eigentlich 
ist und sein sollte. Ja, wir sind nur Menschen, das haben wir im 
Sündenbekenntnis eingestanden. Aber du bist doch Gott! So 
erinnert auch Jeremias Gebet daran, wer Gott für Israel ist und war: 
„Du bist der Trost Israels und sein Nothelfer“ und „wir heißen nach 
deinem Namen“. Es wird also an die gemeinsame Geschichte 
erinnert, dass Gott schon geholfen hat, getröstet hat. Weiter heißt 
es: „hilf uns um deines Namens willen“. Der Klagende erinnert sich 
selbst und Gott daran, dass da eine Beziehung besteht.  

Eine solche Klage fordert Gott heraus, die Klage wird zur Anklage. 
Trotzig, vielleicht wütend. „Warum stellst du dich, als wärst du ein 
Fremdling im Lande und ein Wanderer, der nur über Nacht bleibt?“ 
Gott, du solltest doch kein Fremder für uns sein. Du bist Schuld an 
der Entfremdung, du bist derjenige, der sich von uns, von mir 
entfernt hat! Du verstellst dich! „Warum stellst du dich wie einer, 
der verzagt ist, und wie ein Held, der nicht helfen kann?“ Du bist 
Gott, nun sei auch Gott! Denn wir wissen doch: Gott ist der Trost 
und Nothelfer. Gott ist Gott, er kann helfen. Gott ist die Quelle allen 
Lebens. Die Klage hält Gott daran fest, dass er Gott ist. Dass er 
mein Gott ist. So hält der Klagende sich an Gott fest. 

„Warum stellst du dich wie ein Held, der nicht helfen kann“: Mit 
dieser Formulierung wird Gott vorgeworfen, dass er eine Art 
Antiheld ist. Ein hilfloser Helfer. Das wurde nicht zufällig auch 
Jesus zugerufen, als er am Kreuz hing, als Spott: „Andern hat er 
geholfen und kann sich selbst nicht helfen? Hilf dir selbst, steige 
vom Kreuz herab!“ Jesus ist der Antiheld schlechthin. Und genau 
dadurch, dass er dieses Leiden selbst auf sich genommen hat, 
wurde er zum wahren Helden, zum Helfer für alle, die ganz unten 
sind, die hilflos sind. „Warum“, das ist die Frage Jesu am Kreuz: 



„Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?“ Er hat die 
Gottverlassenheit erlebt, er hat sie durchlitten und hat so, klagend, 
an Gott festgehalten. Und deshalb ist kein Mensch, der sich von 
Gott verlassen fühlt, wirklich von Gott verlassen. Jesus Christus ist 
genau da, an diesem Ort der Verlassenheit. Und nach ihm heißen 
wir: „Christen“. „Wir heißen nach deinem Namen“.  

Das bedeutet nun nicht, dass das Leiden, dass die Dürre der 
Gottverlassenheit einfach endet, wenn man nur auf die richtige 
Weise klagt. Gebet, auch ein Klagegebet, ist kein Automat, der, 
wenn man es nur richtig macht, „schnipp“ – das Leiden abstellt. 
Die richtige Antwort auf die Frage „Warum“ lautet zwar: „Klagen!“. 
Aber das ist keine Antwort, die das Problem aus der Welt schafft. 
Die Klage ist ein Weg, damit umzugehen. Ein Weg, die Hoffnung zu 
behalten oder wieder zu finden, dranzubleiben. Gott ist, so hat 
Martin Luther es im Großen Katechismus beschrieben, das, woran 
man sein Herz hängt. Das, wovon man sich letzten Endes, auch 
wenn alles andere versagt, Hilfe erhofft und erwartet. Man hängt 
sein Herz, das heißt sein Leben, sich selbst, an ihn. Das tut man 
auch in der Klage. Wir hängen an ihm, das heißt: wir sind von ihm 
abhängig. Zu dieser Abhängigkeit bekennt man sich als Christ. Es 
liegt auch eine Entscheidung darin: Will ich mich an diesen Gott 
hängen? Aber gibt es denn eine Alternative? Gibt es einen besseren 
Gott? Woran hängen Menschen ihr Herz in der Not, wenn nicht an 
Gott? Etwa Geld und Macht, oder Positives Denken? Manche 
Menschen sagen, wegen des Leidens in der Welt, wegen der 
„Warum-Frage“ könnten sie nicht mehr an Gott glauben. Ich sage: 
Ich kann wegen dieser Frage nur an genau diesen Gott glauben. 
Jesus Christus, dieser Antiheld-Gott, ist der, den ich genau da 
treffe, bei der Klage „Warum, Gott?“ „Gott,wo bist du?“ Dort ist er. 
Genau in der Klage der Gottverlassenheit ist er bei mir.  



So sagt es auch das Volk Israel in dem Klagegebet: „Du bist ja doch 
unter uns, Herr, und wir heißen nach deinem Namen. Verlass uns 
nicht!“ „Du bist ja doch unter uns, Herr, und wir heißen nach 
deinem Namen. Verlass uns nicht!“ Mit diesen Worten endet das 
Gebet. Wenn wir im Buch Jeremia weiterlesen, dann erfahren wir: 
Gott wollte damals Jeremias Gebet nicht erhören. Die Dürre endete 
nicht so bald, und es folgte noch weitere Not. Aber er ist dennoch 
der Gott Israels geblieben. Er ist bei Jeremia geblieben und bei 
seinem Volk, er ist ihre Hoffnung geblieben durch all die Zeiten des 
Leids, und er ist auch wieder zur Quelle ihrer Freude geworden. Er 
hat sie nicht verlassen bis heute. 

So bleibt er auch bei uns. Die Fülle seiner Gnade hat er uns in Jesus 
Christus offenbart: Mit Jesus Christus reicht Gottes Gnade bis in 
unsere tiefsten Tiefen. Und führt uns zum wahren Leben.  

Von seiner Fülle haben wir alle genommen Gnade um Gnade. Und 
der Friede Gottes, der höher ist als alle Vernunft, bewahre eure 
Herzen und Sinne in Christus Jesus. Amen. 


